

بررسی سیر تطور دیدگاههای انسانشناسانه دربارهی سرشت انسان 
و تأثیرات آن بر تعلیم و تربیت غرب


صفورا صیرفیان پور، محمدحسین حیدری

نویسنده مسؤول: صفورا صیرفیان پور، دانشجوی رشته فلسفه تعلیم و تربیت، دانشکده علوم تربیتی دانشگاه اصفهان
09131071835، seyrafianpor@edu.ui.ac.ir
[bookmark: _GoBack]
نویسنده دوم: دکتر محمد حسین حیدری، دانشیار فلسفه تعلیم و تربیت،  دانشکده علوم تربیتی دانشگاه اصفهان
mh.heidari@edu.ui.ac.ir


چکیده
بحث دربارهی طبیعت یا سرشت انسان از منظر نیک یا شر بودن ذاتی وی، در غرب و از دوران مسیحیت همواره مورد توجه بوده است. نگاههای مختلف به این مسأله از سوی فیلسوفان و اندیشمندان، نظامهای تربیتی متفاوتی را رقم زده است که هریک التزامات خاص خود را دارد. هدف بررسی سیر تطور این نگرشها در تاریخ غرب و تأثیرات تربیتی آن مخصوصاً در دو مقوله بازی و اقتدار است. از آنجا که تربیت صحیح انسان در گرو شناخت درست و دقیق اوست، پرداختن به این بحث حاﺋز اهمیت است. این بررسی با روش کیفی توصـیفی ـ تحلیلی و از نوع تحلیل اسنادي انجام شده است. سه نوع دیدگاه دراین باره وجود دارد؛ دیدگاه بدبینانه که انسان را ذاتاً شرور میداند؛ دیدگاه خوشبینانه که انسان را فطرتاً نیک‌ میداند و دیدگاه خنثی است که معتقد است انسان به طور فطری نه بد است و نه خوب. تغییر دیدگاه از ناپاکی به پاکی و خنثی بودن سرشت انسان، تحول تعلیم و تربیت غربی را بهدنبال داشته است. آموزش و پرورش قرون وسطی با پذیرش آلوده بودن ذاتی انسان، خشک و خشن و منضبط و بههمراه تنبیه جسمانی و محدود کردن آزادی و اختیارکودک بوده است. اما تلاشهای روسو و سایرین مانند پیشرفتگرایان، آموزش و پرورش را به سمت فراهم کردن محیط امن عاطفی، آزادی دادن به کودک، توجه به بازی و درنتیجه رشد خلاقیت و فردیت وی پیش برد. همچنین معلم سرکوبگر مقتدر به معلم تسهیلگر یاریدهنده تبدیل شد و تمایلات و غرایز کودک مورد توجه قرار گرفت. 














Abstract
The discussion about human nature from the point of view of his intrinsic good or evil has always been of interest in the West and since the Christian era. Different views on this issue by philosophers and thinkers have established different educational systems, each of which has its own obligations. The aim is to examine the evolution of these attitudes in the history of the West and its educational effects, especially in the two categories of play and authority. Since the correct education of a person depends on his correct and accurate knowledge, it is important to address this issue. This survey was done with descriptive-analytical qualitative method and document analysis type. There are three types of views about this; The pessimistic view that considers humans to be inherently evil; It is the optimistic point of view that considers man to be good by nature and the neutral point of view that believes that man is neither bad nor good by nature. Changing the view from impurity to purity and neutrality of human nature has followed the transformation of western education. By accepting the inherent contamination of human beings, medieval education was dry, harsh and disciplined, along with corporal punishment and limiting children's freedom and choice. But the efforts of Rousseau and others such as progressivists pushed education towards providing a safe emotional environment, giving freedom to the child, paying attention to the game, and as a result, developing his creativity and individuality. Also, the repressive teacher turned into a facilitator and helper, and the child's desires and instincts were taken into consideration.


واژگان کلیدی
اقتدار، بازی، گناه نخستین، مکتب بدبینی فطری، مکتب خوشبینی فطری

Keywords
Authority, game, original sin, school of innate pessimism, school of innate optimism








مقدمه
درطول تاریخ، نظریات مختلفی دربارهی سرشت یا طبیعت انسان از سوی اندیشمندان و فیلسوفان اراﺋه شده و از منظرها و جنبههایی مختلفی به این مسأله نگاه شده است. مقصود از «سرشت انسان»، خوی و خصلتی است که انسان از هنگام تولد با خود دارد که بخشی از مباحث انسانشناسی است. انسانشناسی مبحثی بسیار گستره است و به  بحث دربارهی اجزای پدیدآورندهی انسان یعنی جسم و روح، چگونگی پیدایش روح، حقیقت روح، رابطهی جسم با روح و مسایل عامتری همچون تقدیر ازلی، علم ازلی خداوند و سازگاری قانون علت ومعلول با جبر و اختیار و... میپردازد. اما بحث از سرشت انسان به طور خاص به این مسأله میپردازد که آیا انسان پاک و بیگناه متولد میشود یا گناهآلود؟ آیا با دشمنی خدا متولد میشود یا اینکه هیچ گرایشی در اینباره ندارد و همچون لوح سفید متولد میشود و یا اینکه با گرایش فطری به خدا متولد میشود؟ (سلیمانی اردستانی، 1389: 19)
بنابراین دراین مقاله منظور از بررسی سرشت انسان، پرداختن به جنبهی نیک یا شر بودن ذاتی وی است. تعریفی که از ذات و سرشت انسان به عنوان محور و موضوع تعلیم و تربیت اراﺋه میشود، مهم است. آیا انسان دارای سرشت فطری است؟ آیا این سرشت فطری نیک است یا بد یا بدون زمینه؟ دیدگاههای گوناگون درباره پاکی یا ناپاکی سرشت انسان نزد مکاتب و اندیشمندان مختلف غربی چگونه بوده است؟
هر یک از پاسخهای مختلف به این پرسشها، نظامهای تربیتی جداگانهای را رقم خواهد زد و الزامات ودلالتهای تربیتی متفاوتی را در پی خواهد داشت که در این مجال سعی شده که اهم آن بررسی و با هم مقایسه شود تا سیرتطور دیدگاههای غربی دربارهی پاکی سرشت انسان و در نتیجه سیر تحول تعلیم و تربیت غرب روشن گردد. 
اهمیت این تحقیق از آنروست که تربیت صحیح انسان درگرو شناخت درست سرشت و ماهیت اوست و تا درک درستی از ماهیت انسان و ذات وی بدست نیاید، نمیتوان به تربیت صحیح  انسان برای پیمودن مسیر کمال دست یافت.
در مورد پیشینهی این بحث، کنفوسیوس(551-479 ق.م) بزرگترین حکیم چینی، اولین کسی است که به این موضوع پرداخته است. وی درباره دستاوردهای بالقوهی انسان بسیار خوشبین بوده و معتقد بودکه انسانها میتوانند به حقیقت غایی اخلاق انسانی پی ببرند. وی هر انسانی را یک حکیم بالقوه میدانست، هرچند اذعان داشت که حکیم بالفعل بسیارکمیاب است.کنفوسیوس تربیت و انضباط شخصی را برای اصلاح مفاسد زندگی انسان لازم میدانست. با این همه، در مورد پاکی و ناپاکی طبیعت انسان، نظر روشنی مطرح نمیکند. مسکوت گذاشتن این امر باعث شد اندکی پس از مرگ وی بحثهایی در اینباره شکل گیرد که نظر دو تن از متفکران برجستهی کنفوسیوسی در اینباره مهم است. (استیونسن، 1396: 51-49) 
منکیوس یا منسیوس (371-289 ق.م)، نمایندهی جناح آرمانگرای مکتب کنفوسیوسی، اعتقاد داشت طبیعت انسان در اصل نیک است. او تربیت و پرورش خوب را موجب شکوفایی و بالندگی انسان و تباه نشدن وی میداند. این نظریه، سنت رسمی کنفوسیوسی در فرهنگ چینی بوده است. در مقابل شوندزا (298-238 ق.م) که نماینده جناح واقعگرای این مکتب بود، طبیعت انسان را بد میدانست و برای شهوترانی انسان هیچ حد و مرزی نمیشناخت. از نظر وی انسان با هوی و هوس زاده میشود. 
شوندزا نیکی را نتیجهی کوشش آگاهانه انسان میداند، اما منکیوس شر و بدی را حاصل دور ماندن انسان از طبیعت خویش میداند. با اینحال شوندزا هم معتقد است که همه مردم با آموزش و تربیت مناسب میتوانند حکیم شوند. مکنیوس اخلاق را طبیعی و در نهاد بشر و شوندزا اخلاق را غیر طبیعی و القایی از بیرون وجود انسان میدانست. هر چند هر دو در عرصه عمل با هم موافقند و رسیدن به کمال را ممکن و در سرمشق از حکیمان پیشین میدانند. فیلسوف دیگری بنام گایودزا معتقد بوده است که طبیعت انسان نه خوب است و نه بد و همچون آب جاری است که بنابر جهت مجرایش به سمت شرق یا غرب میرود. (همان، 69-64) 
هر چند بررسی نظریات غربی دربارهی طبیعت بشراز فلسفهی افلاطون و ارسطوآغاز میشود و این دو فیلسوف بیشترین تأثیر را بر الهیات مسیحی گذاشتهاند؛ (مورفی، 1391:27) اما تا پیش از مسیحیت و آمدن اصطلاح گناه نخستین یا ذاتی، بحث جدی در باب پاکی یا ناپاکی سرشت انسان وجود نداشته است. (2 : 2020 ، Pane) 
افلاطون یکی از بنیانگذاران اصلی دیدگاه دوگانهانگاری دربارهی انسان است که برای روح یا ذهن انسان، هویتی غیرمادی، مستقل از بدن و فناناپذیر قایل بوده است. همچنین روح انسان را دارای ساختاری سه بخشی شامل شهوت،  عقل و غضب میدانست. جنبهی مهم دیگر نظریه افلاطون راجع به طبیعت بشر تأکید بر اجتماعی بودن انسان است. (استیونسن، 1396: 164-157)
ارسطو انسان را نوعی حیوان دارای توانایی منحصر به فرد اندیشیدن عقلانی و همانند افلاطون موجودی اجتماعی میدانست. وی بین ماده و صورت تمایز قایل شده است، ولی صورت در نظریه ارسطو با صورت افلاطونی متفاوت است ومیتوان گفت ارسطو به شکل ظریفی تیشه به ریشهی دیدگاه دوگانهانگارانهی افلاطون زده است. (استیونسن، 1396: 185) بنابراین روشن نیست که تفسیر ارسطو در باب دوگانهانگاری همانند تفسیر افلاطون باشد. ارسطو نفس را نه یک موجود خاص بلکه بیشتر نوعی اصل حیات که فراهم کنندهی قوا یا اوصاف خاص انسان است، میدانست.(مورفی، 1391، 27) 
در دیدگاه یهودیت، آموزهی گناه ذاتی وجود ندارد؛ بلکه آنها معتقدند در اثر افتادن آدم به گناه، در قلب هر انسان تمایلی شیطانی وجود دارد. ( 4-2 : 2020 ، Pane) با روی کارآمدن مسیحیت، آموزهی گناه موروثی یا گناه نخستین با طبیعت انسان گره خورد. (حسینی، 1392: 58)  آباء اولیه کلیسا بویژه آباء یونانی هیچ تعریفی از گناه نخستین نداشتند؛ اما آباء لاتینی معتقد بودند که همه انسانها بخاطر گناه آدم، گناهکار و آلوده هستند. ( 4-2 : 2020 ، Pane) گناه نخستین طی دو قرن توسط آباء کلیسا ساخته و پرداخته شد و سرانجام در قرن چهارم توسط آگوستین قدیس در کلیسای کاتولیک رسمیت یافت. هرچند وی مبدع این نظریه نبوده است و پولس، ترتولیانوس، کوپریانوس و آمبروسیوس آن را پیش از او آورده بودند. (ویل دورانت، 1371 ،ج 4 : 87)
تاریخ اندیشه مسیحیت را میتوان به سه بخش تقسیم نمود. نخست دوران قبل از قرون وسطی که شامل پنج قرن اول میلادی است و عصر نزاعهای تند الهیاتی بوده که منجر به شکلگیری نظام الهیات مسیحی گشته است. در اوایل این دوران پولس و یوحنا در نوشتههای خود به سرشت انسان اشاره داشتهاند. پس از آن در اواخر قرن 4 و اوایل قرن 5، بین پلاگیوس و آگوستین منازعاتی در باب سرشت انسان و گناه نخستین رخ داد و در نهایت شورای کلیسایی در پایان این دوره دیدگاه آگوستین را با قدری تعدیل پذیرفت. 
دوم قرون وسطی که ده قرن بعدی است و در سراسر این دوران نزاع و مناقشهای جدی بر سر انسانشناسی و سرشت انسان بوجود نیامد و عقیدهی مسیحیان در این دوره حد وسط اندیشههای آگوستین و نیمه پلاگیوسی بود. 
سوم عصر جدید که از پایان قرون وسطی تا عصرحاضر است. با پایان یافتن قرون وسطی باز هم سرشت انسان از موضوعهای مورد بحث بود و مصلحان پروتستان با کلیسای کاتولیک در اینباره اختلاف نظرداشتند. نهضت اصلاح در این دوران با فعالیت مارتین لوتر، اولریش تسوینگلی و جان کالون آغاز شد. (سلیمانی اردکانی، 1377: 133-164)
مصلحان پروتستان دربارهی سرشت انسان به اندیشهی آگوستین بازگشتند که در زمان خودش و در قرون وسطی کاملاً پذیرفته نشده بود.کلیسای کاتولیک و ارتدوکس هم هر یک با اختلافاتی دیدگاه آگوستین را قبول دارند. بطورکلی میتوان گفت مسیحیان اجماع دارند که گناه آدم تنها به خود او ضرر نزده بلکه به تمامی نسل بشر ضرر زده است. اما در چگونگی ارتباط آدم با نسلش و علت آن و ماهیت چیزی که انسانها به ارث بردهاند اختلاف دارند. (سلیمانی اردکانی، 1377: 179-177) از آن زمان به بعد فلاسفه و اندیشمندان گوناگونی در ارتباط با گناه نخستین سخن گفتهاند که در ادامه به آنها پرداخته میشود. 
این تحقیق به دنبال پاسخ گویی به این مسأله است که اولاً نگرشهای مکاتب و اندیشمندان غربی درباره پاکی یا ناپاکی سرشت انسان چیست و سیر تحول این نگرشها در طول تاریخ چگونه بوده است و ثانیاً این نگرشها و سیر تطور آن چه تأثیری بر نوع تربیت غربی و بطور خاص مقولهی بازی و اقتدار داشته است؟

روش پژوهش 
با توجه به ماهیت وکیفیت پژوهش، تحقیق از نوع کیفی و با روش پـژوهش توصـیفی ـ تحلیلی از نوع تحلیل اسنادي انجام شده است. ابتدا انواع دیدگاهها دربارهی سرشت انسان در کتب و مقالات مختلف داخلی و خارجی جستجو شد و نظرات اندیشمندان برجستهی هر دیدگاه مورد بررسی قرار گرفت. سپس با نگاهی کلی، روند تحول این دیدگاهها از قرون وسطی تا عصر حاضر و تأثیرات آن بر تاریخ تعلیم و تربیت غرب و بطور خاص دو مورد از تأثیرات آن، تحت مقولههای بازی و اقتدار در تعلیم و تربیت مورد تحلیل و بررسی قرار گرفت. ابزار پژوهش شامل فرمهاي فیش برداري و دادهها نیز با استفاده از شیوههاي تحلیل کیفی تجزیه و تحلیل شده است.

سرشت انسان
در فرهنگهای فارسی واژهی سرشت با معانی مختلفی از جمله فطرت، طینت، نهاد، طبیعت، مایه، طبع، خمیره و خوی و... مترادف آمده است. (شهیدی و دیگران، 1390: ج2، 1679 و عمید، 1389، 588) از مجموع این معانی پیداست که سرشت به چیزی اطلاق میشود که جزء ذات هر چیزی است و نه از عوارض آن چیز. بنابراین سرشت، طبیعت یا فطرت انسان که گاهی بجای هم و به یک معنا بکار میرود، اموری است که ذاتی هر انسان بوده از بدو خلقت همراه او بوده و از او جداشدنی نیست. سرشت انسان در هنگام تولد میتواند مانند صفحهای صاف و نانوشته باشد یا اینکه گناهآلود و پلید باشد و یا اینکه هم به نیکی و هم به بدی و گناه متمایل باشد. (سلیمانی اردستانی، 1389:18-16)
در طول تاریخ مسیحیت بر سر اینکه آیا گناه حضرت آدم به پای نسل او نیز نوشته شده و همه با سرشتی گناهآلود متولد میشوند و دیدگاه مقابل آن یعنی پاکی سرشت انسان، همیشه نزاعهای تند و تیزی  بوده است؛ اما چنین نزاعی در تاریخ اندیشه اسلامی و حتی آیین یهود وجود ندارد. (همان، 27-26)

دیدگاههای مختلف دربارهی سرشت انسان
به طور کلی سه دیدگاه فلسفی مختلف دربارة سرشت انسان وجود دارد:
 نخست دیدگاه بدبینانه است(مکتب بدبینی فطری) که انسان را به طور فطری و ذاتی موجودی بدسرشت و شرور میداند. این دیدگاه به مکتب گناه نخستین موسوم است که مبنا را بر شرارت ذاتی انسان قرار داده و دخالت جامعه را در ارشاد و هدایت افراد لازم و حتمی می‌داند. دیدگاه دوم که دیدگاه خوشبینانه است (مکتب خوشبینی فطری)، انسان را به طور فطری موجودی نیک‌سیرت میداند. دیدگاه سوم دیدگاه خنثی است که معتقد است انسان به طور فطری نه بد است و نه خوب. (تصدیکاری، 1388: 4-5)

دیدگاه اول: مکتب بدبینی فطری
مبنای این دیدگاه شرارت ذاتی انسان است و بنابراین مبنا، دخالت جامعه در ارشاد و هدایت افراد لازم و حتمی است. (تصدیکاری، 1388: 4) اعتقاد به شرذاتی سرشت انسان، با نظریهی «گناه نخستین» در ارتباط است. بخشهای زیادی ازکتاب مقدس به مسألهی گناه و پیامدهای آن اشاره دارد. اصطلاح «گناه نخستین» به صراحت در کتاب مقدس نیامده است، برای همین متکلمان مسیحی برای اثبات و تبیین آن از عبارات پراکنده در کتاب مقدس کمک گرفتهاند. گناه ذاتی یک وضعیت عمومی انسانی است که طبق آن انسانها بدون اینکه هیچ کاری انجام دهند با گناه متولد میشوند و هیچ قدرتی برای مقاومت در برابر قدرت شیطانی که به آن هوس میگویند ندارند. گناه ذاتی یک فعالیت نیست، بلکه یک کیفیت، حالت و وضعیت ذاتی و وجودی است و هیچ کنش آگاهانه و اختیاری قوای درونی یا بیرونی در مقابل آن وجود ندارد. ( 4-2 : 2020، Pane) 
توماس هابز را نماینده قدیم این مکتب و نظریهی روانکاوی فروید را نماینده جدید این مکتب میدانند که طبق آن انسانها عمدتاً تحت تأثیر انگیزههای نیرومند نامعقولی هستند و همواره بهدنبال برآوردن بیقید و شرط آنها هستند.(تصدیکاری، 1388: 4) 
در ادامه دیدگاه چند اندیشمند تأثیرگذار یعنی پولس و آگوستین قدیس متعلق به سدههای نخست مسیحیت (قبل از قرون وسطی)، لوتر و کالون و هابز متعلق به دوران رنسانس و کانت متعلق به عصر روشنگری (پس از قرون وسطی)  بررسی خواهد شد. 

دیدگاه پولس رسول ( حدود 68-5 م)
پولس رسول در تحول مسیحیت آغازین نقش مهمی داشت. وی بر این باور بود که انسان سقوط کرده و طبیعت او فاسد است. (42،1961، Lovell) پولس ضمن تعالیم خود، انسان را به سبب گناه  نخستین، دور از خدا و مطرود میدانست و راه آشتی انسانها با خدا را در خضوع کامل و اطاعت مطلق عیسی از خدا که در زندگی، رنجها و مرگ وی جلوهگر شده میدانست. این اعتقاد در مسیحیت عقیده نجات یا فدا نام دارد. (میشل، 56:1381) با توجه به نوشتههای پولس، انسان دارای سه دوره است: انسان قبل از گناه آدم و هبوط وی، انسان بعد از هبوط و قبل از صلیب و انسان بعد از صلیب؛ که انسان در هر دوره سرشتی متناسب با آن دوره را داشته است. از نظر وی با گناه آدم،  همهی انسانها نه تنها گناه وی را به ارث برده، بلکه در آن سهیم هستند و لذا گناهکار و دور از خدا شدهاند و با به صلیب کشیده شدن مسیح، امکان بازگشت به وضعیت اولیه را پیدا کردند و آثار گناه نخستین بخشیده شد. وی بازگشت هر فرد به وضعیت اولیه را وابسته به اراده و ایمان هر فرد میداند. با این حال گناه آدم تأثیرات خود را بر تک تک انسانها گذاشته و حتی بعد از صلیب نیز انسانها با علایم گناه آدم متولد میشوند و تا آخر عمر این آلودگی را در سرشت خود به همراه دارند. بنابراین پس از مسیح نزاعی سخت درون انسان و بین طبیعت کهنه و طبیعت نوی وی در جریان است که اولی انسان را به سمت گناه و دومی وی را به سمت اعمال نیک میکشاند.(سلیمانی اردستانی، 1388: 87-85)

دیدگاه آگوستین قدیس (430-354 م)
آگوستین قدیس مهمترین نظریه پرداز «گناه نخستین» است. (یوسفی، 1390: 110) آگوستین در آثار خود سخنان زیادی راجع به سرشت انسان دارد که گاهی ناسازگار بنظر میرسند. ( سلیمانی اردستانی، 1377: 151) از نظر وی انسان به سبب گناه نخستین قادر به انجام خیر واقعی نیست. (42،1961، Lovell) او گناهزدگی را اساس وجود آدمی میدانست و انسان را ویرانهی آباد نشدنی گناه زده مینامید. (لاندمان، 1350: 102) آگوستین آزادی ارادهی انسان را قبول داشت، اما بیش از آن معتقد به گناهکار بودن بشر بود و عقیده داشت که انسان، آلودهی گناه نخستین است و هرگز نمیتواند دوباره با خدا آشتی کند. وی تجلی گناهکاری بشر را در شهوات جسمانی میدانست و علت سقوط آدم را شهوانی تلقی میکرد. این اندیشهی وی تأثیر بسیار بدی بر آینده تفکر مسیحی داشت که سبب گناه شمردن تمایلات جنسی، خوار شمردن زنان و برتر دانستن تجرد نسبت به ازدواج شد. (استیونسن، 1396: 282-283) پس از دوران سخت‌گیری و ریاضت، رنسانس در قالب مسیحیت لوتری شرایط میل به سعادت را آسان‌تر کرد و ریاضت در ارضاء غریزهی جنسی را مطلوب دانست. البته ارضاء میل شهوت فقط در محدوده ازدواج  و طبق ضوابط اخلاقی و دینی صورت می‌گرفت. (لاندمان، 1350: 96) به عقیدهی آگوستین انسانها برای نجات خود، تماماً به عنایت الهی متکی هستند که باید از طرف خدا به انسان افاضه شود. (حسینی، 1392: 68)
معرفت، از دید آگوستین، مراتب دارد. آگوستین گناه را مانع از توجه به حقیقت مطلق و مانع رسیدن به مراتب بالاتر معرفت مىدانست. از نظر وی آلودگی‏های اخلاقی و هرگونه خودبینی می‏تواند معرفت بشر را به انحراف بکشاند و مانعی جدی بر سر راه تحصیل معرفت باشد. (پورسینا، 1382: 441)

دیدگاه مارتین لوتر (1483-1546 م)
لوتر از معتقدان گناه موروثی است. او می‌گوید گناه موروثی چنان در اعماق وجود انسان رخنه کرده که رهایی از راه کوشش فردی و توسل محال و تنها راه، تسلیم شدن در مقابل اراده الهی و امیدوار بودن است. انسانی که لوتر توصیف می‌کند موجودی محکوم به تسلیم در ابهام و سرگشتگی است. (لاندمان، 1350: 104) لوتر ایدهی گناه نخستین را چنین توسعه داد: «در اینجا باز هم می‌بینید که گناه اصلی شما، بی‌نهایت است که با آن متولد شده ایم و به واسطه گناه والدین اولیه در ما کاشته شده است» (Pane، 2020،4 -2)

دیدگاه جان کالوین یا ژان کالون (1564-1509 م) 
کالون حقوقدان، مصلح دینی، متکلم بنیادگرای فرانسوی و از رهبران سرشناس فرقه پروتستان بود. کالون قدم را اندکی از لوتر فراتر نهاده و انسان را گناه زده مطلق میدانست. (لاندمان،1350: 105) بنظر وی انسانها بدلیل سقوط آدم از رحمت و فیض الهی، ذاتاً فاسدند و به همین علت متمایل به شر هستند و ارادهی انحراف دارند. هرچند خداوند به بعضی افراد منتخب، برای غلبه بر تمایل به شر و تسبیح وی قدرتی درونی عنایت کرده است؛ اما دیگران به علت انحراف و شرارت محکوم به تباهی هستند.( 1995:143،  Gutek) طبق نظریهی کالون، هیچ انسانی از میراث گناه آدم بری نیست و همگی انسانها قربانی میراثی هستند که آدم نخستین به آنها داده است. (همان، 145) 
کالون در کتابی به نام نهادهای دین مسیح، نظام عقیدتی خود را تشریح کرده است. طرفداران کالون، در ژنو سوئیس حکومتی دینی تأسیس کردند و کالون گرایی در اسکاتلند، در جنبش پیوریتن انگلستان و سپس در آمریکا گسترش یافت. (استیونسن، 291:1396)

دیدگاه توماس هابز (1679-1588م)
توماس هابز فیلسوف انگلیسی، انسان را موجودی تنها، بیچاره، موذی، خشن و حقیر میدانست. اوج نگرش وی در اینباره جمله معروف "انسان گرگ انسان است" میباشد. (تصدیکاری، 1388: 4) هابز در مشهورترین اثر خود بهنام لویاتان، احکام اجتماعی را از مقدماتی درباره طبیعت فردی انسان نتیجه گرفت. هابز برای تبیین طبیعت انسان و جامعه بشری، علوم طبیعی را بکار بست. نظر وی پیشدرآمدی به رویکردهای داروینی است. او دوگانهانگاری ارسطو را قاطعانه رد میکند و روح را به مثابهی جوهری غیرمادی دارای تناقض درونی میدانست و در عوض به ماده باوری متافیزیکی دربارهی طبیعت انسان معتقد بود. هابز انسان را موجودی ذاتاً خودخواه، خودپرست، خودمحور و دارای لذایذ و آرزوهاي خاص خود می‌دانست و به انسان نگاه تیره و تاری داشت. وی معتقد بود خواستههای هر شخص صرفاً متوجه بقا و تولید مثل خودش است. (استیونسن، 1396: 293) به عقيدهی وی انسانها علیرغم برخی تفاوتها، از نظر قواي بدني و ذهني دارای طبیعت یکسان هستند و استعدادهاي مـشابهي بـا همنوعان خود دارند. این امر درکنار عمل طبق انگيزههاي خودخواهانه باعث میشود وضع طبيعي بهسرعت به وضعيت جنگي بدل شود كه در آن هر فرد خود را با ديگري در جنگ ميبيند. (هـابز، 1385: 160) از نظر هابز بيشتر تمایلات و خواسـتههـاي فطـري انسان در تـضاد بـا همنوعانش است (سبزهای، 1386: 71) و انسان‌ها داﺋماً بر سر غذا، سرزمین و تمام منابع دیگر در حال رقابت هستند. پس وجود نوعی مرجعیت قدرت، نیازی اساسی برای در امان نگه داشتن مردم از مفاسد وضع طبیعی است. (استیونسن، 1396: 294) 
فلسفهی توماس هابز در رابطه با گرایش ذاتی انسان به شرّ، در قرن 17 میلادی منجر به تقویت نگاه بدبینانه به کودکان و تقویت رویکرد شرّانگاری کودک شد. (جمشیدیها، 1399: 254) 
هابز امر تعلیم و تربیت را برای همه مردم از هر سن و جنس لازم دانسته و معتقد است که اوقات مشخصی از زمان کار مردم، باید صرف آموزش مواردی مانند رعایت عدالت شود تا بتوانند تکالیف و وظایف خود را به درستی انجام دهند. اما در مورد کودکان، وی دقت و هشیاری بیشتری به خرج داده و تعلیم و تربیت اولیه آنها را وابسته به دقت و مراقبت والدین میداند. از نظر وی کودکان باید مادامی که تحت تعلیم والدین خود هستند، از آنها اطاعت و فرمانبرداری داشته و بعد از آن نیز به حکم وظیفه شناسی و قدردانی این احترام را حفظ نمایند.(تصدیکاری، 1388: 90)

دیدگاه امانوﺋل کانت (1804-1724 م)
کانت که متفکری متعلق به عصر روشنگری بود، در اثر خود بنام دین در چهارچوب عقل محض، به مسألهی طبیعت انسان پرداخته و از شر بنیادین سخن میگوید. وی انسان را دارای ميل ذاتي به خویشتنخواهی و حب نفس میداند. كانت با وجود توصيف شرّ بنيادين بهعنوان يک ميل ذاتي، ادعا ميكند كه انسان همواره در موضع انتخاب است و موقعیتی را که او تصدیق یا رد میکند، مسؤول توانايي يا عدم توانايي او در اعمال قانون اخلاقي است . (كانت، 1398 :67) نظریهی شرّ بنيادين كانت تلاشي بلندپروازانه برای يافتن نوعي معنای اخلاقي برای طبيعت انسان است. (بوستان، 1399: 54)
کانت بجای کلمهی گناه بنیادین از شر بنیادین نام برده و معتقد است که انسان با انجام قوانین اخلاقی میتواند بر گناه غلبه کند. (ارزانی،1393: 115) وی انسان را چوب کج شدهای میداند که راست نمیشود و در جایی دیگر از نوعی زشتی و قباحت مطلق که دامنگیر انسان شده سخن میگوید. (کانت، 1388: 147)
برداشت کانت از شر بنیادین با نظر سایر اندیشمندان متفاوت است. وی شر بنیادین را سستی طبیعت انسان و آلودگی نهاد بشر نمیداند. از نظر وی شر بنیادین، انحراف طبیعت بشر یعنی خوار شمردن آزادانهی وظیفه در برابر هوی و هوس و ترجیح آگاهانهی خوشبختی خویش بر تعهداتی است که نسبت به سایرین دارد. کانت از یک سو شرّ درون انسان را نتیجهی انتخابها و سوء استفادهی انسان از آزادی خویش میداند و از سوی دیگر معتقد است که شرّ درون انسان، گرایش فطری، ذاتی و عاقلانهی وی به حب نفس است که نتیجه رشد و نمو در شرایط اجتماعی است. از این نظر او هم مانند بسیاری از متفکران دیگر مانند آگوستین و پلاگیوس هم زمان به دو جهت کشیده میشود. (استیونسن، 1396: 325) کانت سرشت انسان را پاک و بیگناه میداند، نه سرشتی شیطانی که گرایش به شر دارد. (همان، 326) بر همین اساس فلسفه وی با نگاهی مذهبیتر، آمیزهای از امید به پیشرفت تدریجی اجتماعی انسان و امید به رحمت الهی است.(همان، 334 -333) 

دیدگاه دوم: مکتب خوشبینی فطری
دیدگاه خوشبینانه دربارهی ماهیت انسان از عصر روشنگری به بعد آغاز شد. فیلسوفان عصر روشنگری هر دو دیدگاه کالونیستی که انسانها را ذاتاً فاسد میدانست و دیدگاه کاتولیکی که انسانها را از نظر روحی محروم میدانست، رد کرده و بجای آن بر خوبی طبیعت بشریت تأکید کردند. از نظرآنان شر، محصول طبیعت انسانی نیست؛ بلکه اثری است که توسط یک جامعهی غیر طبیعی، مصنوعی و غیرمنطقی بوجود میآید و اگر عقل با تربیت طبیعی آزاد شود، مردم میتوانند از تمایلات خیرخواهانهی ذاتی خود پیروی کنند. ( 1995:160،  Gutek)
در قرن هجدهم ژان ژاک روسو با شعار " بازگشت به طبیعت" و جملهی معروف "بشر وحشی پاک نهاد" نظریهی فساد انسانی را به چالش کشید و نماینده قدیم مکتب خوشبینی فطری شد. نمایندهی جدید این دیدگاه در اروپا ژان پیاژه است که در روانشناسی از صاحبنظران مکتب رشدی-شناختی است. (تصدیکاری، 1388: 4) روسو در امیل اظهار داشت که کودکان به طور طبیعی و ذاتی خوب هستند و انسان ذاتاً نیک است نه محروم یا منحط و چنانچه کودک به طبیعت خود سپرده شود به سوی خوبیها گرایش مییابد. ( 1995:146،  Gutek) 
پـس از فروپاشـی نظـام الهیاتی مسیحی در اروپا، یک جنبش فکري، سیاسی و معرفتی بنام لیبرالیسم، در تقابـل با محدودیتهاي اخلاقی، مذهبی، سیاسی و اجتماعی شکل گرفت. لیبرالیسم با تلاشی طبیعتگرا، شیوهاي نو به میدان آورد که در آن، فرد اصالت یافت. (سبحانینژاد، 1392: 33) لیبرال‌ها نسبت به طبیعت انسانی نظر خوشبینانه‌ای دارند و محرک اعمال انسان‌ها را نفع شخصی سنجیده میدانند. طبق این مبنا، لیبرال‌ها ادعا کردندکه محدودیت‌های نامعقول حکومت و مذهب خودکامه باید از میان برداشته شود. به دنبالآن لیبرالهای فرانسوی بجای طبیعت انسانی، مؤسسات فاسد اجتماعی، سیاسی و تربیتی را منشأ شر و فساد میدانستند و لیبرالهای انگلیس وآمریکا نیز انسان‌ها را به هنگام تولد نیک یا دستکم خنثی می‌پنداشتند، اما بههیچ وجه آنان را منحط نمیدانستند. (گوتک، 1401: 266)
آرمانشهرگرایان نیز به تأسی از دیدگاه عصر روشنگری دربارهی سرشت انسان، آنها را موجوداتی خیرخواه تلقی می‌کردند. به عقیدهی آنها اگر انسان‌ها نیک نباشند، دستکم موجوداتی بی‌جهتند که شخصیتشان قابل پرورش است. دیدگاه آرمانشهرگرایی در باب طبیعت انسان در تضاد با دیدگاه محافظه‌کاری است که انسان را تا ابد ضعیف، ذاتاً ناقص و متمایل به هرج و مرج میداند. (همان، 330)
دیدگاه چند اندیشمند مکتب خوشبینی فطری از جمله پلاگیوس متعلق به دوران قبل از قرون وسطی و سدههای نخست مسیحیت و ژان ژاک روسو متعلق به قرن 18 یعنی عصر روشنگری یا عصر جدید در ادامه بررسی میشود.

دیدگاه پلاگیوس(420-360 م)
مهمترین نزاع تاریخ مسیحیت بر سر سرشت انسان در غرب امپراطوری روم و بین پلاگیوس و آگوستین در گرفت. (سلیمانی اردستانی، 1388: 134) پلاگیوس راهب انگلیسی وتواناترین مخالف آگوستین بود که با قدرت به دفاع از اختیار و نیروی نجاتبخش اعمال خیر پرداخت و انسانشناسی پولسی را رد کرد. ( لاندمان، 1350: 101) پلاگیوس به انتقال ارثی گناه و اسارت اراده اعتقاد نداشت و ذات انسان را دارای تمایلات ذاتی به بدی نمیدانست. وی گناه را ناشی از آموزش اشتباه و الگوی نامناسب میدانست. (43،1961، Lovell) 
 پلاگیوس برعکس آگوستین، جدیت و تلاش را برای تهذیب اخلاق و منزه شدن آدمی بسیار مؤثر می‌دانست. هرچند وی نیز انسان را به فیض عنایت الهی محتاج می‌دانست. آگوستین انسان را از قبول هرگونه مسئولیت اخلاقی معاف می‌دانست. ( لاندمان، 1350: 103-101 ) اما پلاگیوس معتقد بود انسان از ارادهی آزاد و اختیاری تام برخوردار است و کاملاً مسئول گناهان خویش است. از نظر وی انسان ذاتاً خوب و آزاد آفریده شده است و نباید طبیعت انسان را ناقص و معیوب شمرده و عدالت خداوند را زیر سوال برد. (حسینی، 1392: 68 ) این عقاید پلاگیوس در آن زمان نوعی کفر به شمار می‌رفت، زیرا او در مقابل اراده الهی، اراده و اندیشه انسان را عنوان کرده و گناه زدگی را از مرحله جبر به اختیار می‌کشاند. ( لاندمان، 1350: 103-101 ) 

ژان ژاک روسو (1778-1712 م)
دیدگاه روسو نسبت به ماهیت انسان، در تضاد با نظریه غالب آن زمان و در ستیز با آن بود.) 46:1961 ، Lovell) وی در رساله‌ی امیل(۱۷۶۲ م) دیدگاه ایدهآلیستی خود در باب نیکی ذاتی طبیعت انسان را ارایه داد. (استیونسن،1396: 302) وی وضع طبیعی موجودات انسانی را بیشتر از وضعیت متمدن آنها، قابل تحسین میدانست. (نودینگز، 1390: 24) به عقیده وی، انسان طبیعی که آلودهی آداب و رسوم و تکلفات اجتماعی نشده،  نیک است. او در قلب انسان جایی برای شرارت ذاتی نمییافت و معتقد بود انسان به هنگام تولد نیک است و شر، ناشی از جامعهی فاسد است (گوتک،106:1401) روسو از خوبی طبیعت انسان دفاع میکرد و معتقد به مفید بودن پرورش غرایز طبیعی برای تکامل طبیعی انسان بود. ( لاندمان، 1350، 96 )
 بنابراین کودک در نگاه روسو با چیزی که تا پیش از آن متداول بود به شدت در تضاد بود؛ چون در اوایل قرن 18 مفهوم کودکی هنوز تحت تأثیر اندیشههای جان کالون بود. روسو نظریه‌اش را در قالب برنامه‌ای دقیق و مفصل برای تربیت یک پسر بچه از نوزادی تا زمان ازدواج به دست مربی که بسیار آگاه و مسلط بر همه امور است بیان می‌کند. با وجود آنکه این طرح از بسیاری جهات غیرعملی است، اما باز هم در موارد زیادی بینشی درباره رشد کودک به دست داده که بسیار تاثیرگذار بوده است. (استیونسن،1396: 302)
به نظر روسـو، انـسان در وضـع طبيعـي، "وحـشي نجيبـي " اسـت كـه بـا سـعادت و خوشبختي زندگي ميكند. او بدون محدود شدن به قوانين مدني آزادانه زندگي ميكند و در اين وضعيت، هركس قادر است سعادت خود را جستجو كرده و بـه آن نائـل آيـد. (سبزهای، 1386: 84) 
روسو در پی آن بود که مردم چگونه باید مورد تعلیم و تربیت قرارگیرند تا نیکی ذاتیشان حفظ شده و حس مثبت شهروندی در آنها ایجاد شود. (نودینگز، 1390: 25) وی تأثير تربيتي زيادي بر انديشههاي پس از خود داشته است، تا آنجاكه گوتك او را پيشرو طبيعتگرايي در آموزش و پرورش اواخر قرن هجدهم ميلادي معرفي ميكند. پیشرفتگرایی نیز تحت تأثیر طبيعتگرايي روسویی و عملگرایی شکل گرفت. (گوتک،1401: 95) 

دیدگاه سوم: دیدگاه خنثی یا بدون زمینه
بر خلاف مکاتب خوشبینی و بدبینی فطری، گاه در بعضی مکاتب، انسان اصلاً بدون زمینهی فطری و بدون هویت فرض میشود که شامل دیدگاههای بسیار متنوعی است. از دیدگاه داروینیسم، مارکسیسم و مکتب رفتارگرایی که انسان را موجودی خنثی و بدون هیچ زمینهی فطری فرض میکند که هویتش از وضعیت و شرایط محیطی و اجتماعی ناشی میشود؛ تا دیدگاه اگزیستانسیالیسم که معتقد است انسان بدون هیچ ملاک و معیاری، بدنبال تعیین هویت خویش است. در دیدگاه پراگماتیسم انسان یک مخزن انرژی و نیرو است که باید براساس نیازهایی که جامعه برایش تشخیص میدهد، ساخته شود. گاه نیز با دیدی نژادپرستانه، سرشت برخی انسانها نیک و سرشت برخی دیگر پست و نامرغوب تلقی میشود و بر این اساس آنان که سرشت نیک و مرغوب دارند حق استثمار انسانهای دیگر را دارند. (امینفر، 1374: 2)
نمایندهی قدیم این دیدگاه، جان لاک، فیلسوف انگلیسی است. وی ضمیر انسان را در بدو تولد مانند لوحی نانوشته میدانست و از آن با عبارت " لوح سپید" یاد میکرد. به اعتقاد وی، هرآنچه بر لوح وجود انسان نقش میبندد، حاصل تأثیرات جامعه و محیط است. نمایندگان جدید این مکتب نظریههای یادگیری و بهویژه نظریهی یادگیری اجتماعی هستند. آنان منکر ارزشهای مطلق اخلاقی هستند و اخلاق را امری نسبی میدانند. از سوی دیگر معتقدند که ارزشهای اخلاقی مانند سایر رفتارها طبق اصول یادگیری و از طریق پاداش و تنبیه یا الگوپذیری در کودکان شکل میگیرد. (تصدیکاری، 1388: 5)
نیچه نیز علیه تمام این دیدگاهها برخاست و گفت بشر نه خوب است و نه بد، بلکه در ورای این دو قرار دارد و بدنبال آن اگزیستانسیالیتها وجود هر نوع طبیعت فطری برای بشر را رد کردند. ( لاندمان، 1350: 96 ) 
اصل بنیادین اگزیستانسیالیسم، اصل تقدم وجود بر ماهیت و اولویت ذهن انسان است. از نظر  اگزیستانسیالیستها انسان قبل از بدنیا آمدن هیچ ماهیت و تشخصی ندارد و تنها پس از پا گذاشتن به جهان برای کسب تشخص و رسیدن به ماهیت شخصی خویش از راه انتخاب تلاش می‌کند. (گوتک،1401: 169-168) طبق این دیدگاه هیچگونه طبیعت ذاتی وجود ندارد و هر شخصی خود باید طبیعت یا ذات خویش را بیافریند. اگزیستانسیالیستها ازتعمیم و کلیگویی درباره انسانها و زندگی آنها پرهیز و نهی میکنند. سارتر وجود چیزی به نام طبیعت بشر را از اصل رد میکند، چه برسدکه بخواهد موضوع نظریهپردازی قرارگیرد و یا راجع به نیک یا بد بودن ذاتی آن بحث شود. (استیونسن، 1396: 412)  فیلسوفان اگزیستانسیالیست در بیانی افراطی، انسان را نه صاحب سرشت بلکه دارای تاریخ میدانند. (تصدیکاری، 1388: 196) 

دیدگاه جان لاک(1704-1632 م)
جان لاک به عنوان پدر لیبرالیسم کلاسیک، ذهن انسان را به هنگام تولد همچون لوحی سفید و نانوشتهای میدانست که درآن هیچ ایده و تصوری وجود ندارد و دادههای تجربی روی آن ثبت میشوند. از اینرو، جان لاک منشأ تمامی ایدهها و تصورات را تجربهی حسی دانسته است. (احمدپور، 1401: 184) با اینکه لاک ذهن را خالی از ایدههای فطری میدانست، اما معتقد بود افراد مختلف دارای استعدادهای بالقوهی متفاوتی هستند. (گوتک،1401: 256)
 نظریهی لوح سفید وی، انکار مدرن طبیعت بشر است. (استیونسن، 1396: 489) در حـالي كـه هـابز انـسان را موجودي غير اخلا قي و تابع تمایلات غريزي و كاملاً خودخـواه ميدانست، لا ك ا نسان را موجـودی اخلاقي و نوع دوست و تابع قوانین اخلاق اجتماعي ميداند. انسان در اندیشهی هابز همه اعمالش را بـه انگيـزهی لذت جسماني و حيواني انجام مي دهد، ولی انسان در اندیشهی لا ك بر طبق نداي وظيفه عمل میکند.(سبزهای، 1386: 77) 
لاک وجود هرگونه معرفت ابتدایی را رد کرده و معتقد بود هرگونه معرفت درونی، ناشی از تجربه است. در نظر گرفتن ذهن انسان به عنوان لوح سفید از منظرلاک، جایگاه فوقالعادهای برای نقش والدین در قبال تعلیم و تربیت نسل جوان قائل می شود. (احمدپور و دیگران، 1401: 187)

دیدگاه نیچه(1900-1844 م)
نیچه معتقد بود که بشر نه خوب است و نه بد، بلکه ورای این دو صفت است. وی با قاطعیت از گناه موروثی انتقاد کرد و بیان کرد انسان از ابتدا به گناه آلوده نبوده، بلکه مسیحیت او را گناه زده، مریض و بیهوده کرده است. وی در پی سامان بخشیدن انسان بی سامان مسیحیت بوده است.  (لاندمان، 1350: 96 )
نیچه گناه نخستین، مرگ خدا بر روی صلیب برای رهایی انسان، نجات از طریق ایمان و دیگر ایدههای پولس را مکر و نیرنگی در مسیحیت راستین برشمرده و پولس را مسئول همة این انحرافات میدانست. (نیچه، 1386: 151)
از نظر نیچه، گناه یک اختراع و احساس یهودی است که مفهوم گناه را برای انتقام از انسانهای قوی و پوششی بر حقارت خویش اختراع نمودند. 
نیچه ابداع مفهوم گناه را در جهت ضدیت با معرفت و علم، و مخالفت با بیواسطگی رابطة بشر با خدا و احتیاج به کشیشان برشمرد.( جامهبزرگی، 1401: 496)

دیدگاه جان دیویی (1952-1859 م)
دیویی یک فیلسوف طبیعیگرا بود. در مطالعهی بین کارها و آرای  جان دیویی و روسو، علیرغم شباهتهای معدود، تفاوتهای عمدهای هم وجود دارد. دیویی اعتقادی به اینکه کودکان نیک متولد میشوند نداشت و همچنین معتقد نبود که کودکان گناهکار متولد میشوند و نیاز به رستگاری دارند. برعکس وی بر این باور بود که کودکان هم استعداد خوبی و هم استعداد بدی دارند و این تعامل با محیطهای تربیتی یا غیر تربیتی است که آنان را به سمت خوبی یا بدی میکشاند. اما وی نیز همانند روسو بر انگیزهی خود کودک و عملکرد بدون واسطه و مستقیم او تأکید داشت. (نودینگز، 1390،27 ) 

پس از مروری بر سه نوع دیدگاه مختلف و جویا شدن نظر متفکران برجستهی هر دیدگاه - که برخی مانند روسو بطور مستقیم با امر تربیت سر و کار داشتهاند و بیشتر آنها بطور غیر مستقیم در امر تربیت اثرگذار و جریانساز بودهاند-   در ادامه تأثیر دیدگاههای مختلف دربارهی سرشت انسان بر تعلیم و تربیت غربی از قرون وسطی تاکنون بررسی شده و از بین پیامدهای مختلف تربیتی هر سه نظریه، دو مورد آن تحت عناوین "نگاه مکاتب مختلف به مقولهی بازی در تعلیم و تربیت" و  "نگاه مکاتب مختلف به مسألهی اقتدار در تعلیم و تربیت" بررسی میشود. 

تأثیر دیدگاههای مختلف دربارهی سرشت انسان بر تعلیم و تربیت غربی
از آنجا که تعلیم و تربیت انسان از بدو تولد و دوران کودکی آغاز میشود، نوع نگاه به این دوران حساس و سرنوشت ساز اهمیت خاصی دارد و تعیین کنندهی خط مشی تربیت است. در این دوران است که مبانی شخصیتی، روحی و جسمی انسان شکل گرفته و نتیجهی امردرکل دوران زندگی انسان اثرگذار میباشد. (جمشیدیها، 236:1399) 
نوع نگاه به دوران کودکی، به چگونگی پذیرش مسألهی سرشت انسان و سه دیدگاه مختلف آن برمیگردد. مکتب بدبینانه کودکان را بخاطر گناه نخستین، ذاتاً شرور و محروم  و مکتب خوشبینانه با رد نظریه گناه نخستین، کودکان را معصوم  میدانست.
باور اساسی گناه نخستین برآموزش و پرورش قرون وسطی و آموزش کاتولیکی روم معاصر با آن زمان تاثیر گذاشت. (1995:75، Gutek) دیدگاهی که بر اساس آموزههای مسیحیت، کودک را ذاتاً شرّ و متمایل به بدی میداند، هرچند مربوط به یک دورهی تاریخی قدیمی است، در تعلیم و تربیت غرب بسیار تأثیرگذار بوده و هنوز هم رگههایی از این اعتقاد وجود دارد. در قرون وسطی، الهیات مسیحی معتقد بود کودک به عنوان وارث گناه نخستین، از نظر روحی محروم است و کودکان، خودرأی، یکدنده و آکنده از شیطنت به دنیا میآیند و شرارتی ذاتی دارند. (1995:75،  Gutek) آنان راه رفع این گناه ذاتی را غسل تعمید نوزاد میدانستند تا با این عمل، کودکان به جای محکوم بودن به شرارت، بتوانند نجات یابند. (9: 2022، Pane)
 چنین نگاه بدبینانهای در آن روزگار باعث میشد که کودکان را مستحق بداخلاقی، بد رفتاری، سقط جنین، تنبیه بدنی، استثمار، عدم حمایت، گرسنگی، فقر، بیماری، بیسوادی و جهل و... بدانند و نفس شرور و سرکش او را بشدت کنترل کنند. در قرن 17 میلادی بر این عقیده بودند که کودک بدلیل شرارت ذاتی ضعیف است و  هیچ عزم و ارادهای از خود ندارد و بهراحتی دچار انحراف و فساد میشود. چنین عقیدهای باعث رشد و گسترش سقط جنین و تنبیه شد. سقط جنین شرارت کودک را در نطفه خفه میکرد و تنبیه از طریق اجبار و تحت فشار قرار دادن جسم کودکان، تمایل آنها برای خودسری و شیطنت را کنترل میکرد. (جمشیدیها، 1399: 235) این تربیت خشک و خشنکه حکم میکرد برای جلوگیری از تباهشدن کودکان، نباید ترکهها و ابزار تأدیب را کنار گذاشت، در سرتاسر دوران پیوریتانیسم (پاک دینی) قرن 17 میلادی ادامه یافت و حتی تا قرن 19 میلادی، با شور و هیجانی مسیحی ادامه یافت. در آن دوران، مذهب پروتستان و اکثر جریانهای اجتماعی معتقد بودند که کنترلها و سختگیریهای شدید در تربیت کودکان، بهنفع  خود آنها است و کودک باید قدردان چنین رفتاری باشد. (جمشیدیها، 1399: 249) 
طبق این نوع نگاه، کودکان شبه دیوهای بالقوهای از نیروها و قوای تاریک تصور میشدند که در اثر عدم توجه کافی یا رها کردن به حال خود، نیروهای شیطانی در وجود آنها فعال شده و ظهور و بروز پیدا میکند. (جمشیدیها، 1399: 251) بنابراین مبنا، تعلیم و تربیت باید در مسیرخلاف طبیعت انسان و با اصلاح طبیعت وی تحت نظارت و فشار و انضباط شدید صورت گیرد. (امینفر، 1374: 2) 
از نظر کالون دوره کودکی دورهای شیطانی بود که باید به سرعت سپری میشد؛ چون خردسالان موجوداتی کثیف، شلوغ، شیطان و مستعد شرارت هستند. پس کودک خوب باید مانند یک بزرگسال رفتار میکرد و وظیفه شناس و آرام و فرمانبردار بود. نگاه منفی به کودک تا قرن 18 و زمانی که روسو امیل را نوشت، هنوز تحت تأثیر اندیشههای جانکالون بود و تا آن زمان ادامه داشت.(گوتک، 1401: 99)
در مقابل، دیدگاه خوشبینانه با تکیه بر نگاه روسو به معصومیت کودک، توجه خاصی به دوران کودکی دارد. از نظر روسو، طبیعیترین دوران رشد انسان، دوران کودکی است که مطلوبیت ذاتی دارد و باید تا حد امکان طولانی باشد. (گوتک، 1401: 99-98) به اعتقاد وی کودک قبل از سن 12 سالگی نیاز به کتاب ندارد و باید هدف از آموزش و پرورش اولیه کودک، بجای آموزش فضیلت و حقیقت، حفظ قلب کودک از فساد و فکر غلط باشد.(تصدیکاری، 1388: 109)  
روسو و همچنین پستالوتسی عقیده داشتند فرایند یادگیری در کودکی باید آهسته و پیوسته باشد و نباید برای بزرگ شدن کودک و شبیه بزرگسالان رفتار کردن وی، هیچ عجلهای به خرج داد. (گوتک، 1401: 99) توصیه روسو این بودکه فرد باید فرصت پرورش طبیعت فطری خویش را داشته باشد، قبل از اینکه جامعهی ثروتمند شهرنشین مدپرست آن را آلوده سازد. (استیونسن، 302:1396) روسو ایراداتی به آموزش برخی دروس از جمله هندسه، جغرافیا، تاریخ و زبانهای خارجی داشت. بنظر وی آموزش دین و مذهب نیز بدلیل پیچیدگی آن و همچنین محدود بودن درک و شعور کودک، باید به سنین نوجوانی و اوایل جوانی موکول شود.(تصدیکاری، 1388: 112)
دیدگاه روسو مبنی بر طبیعت نیک انسان از طرف پیشرفتگرایان پذیرفته شد و آنان به تأسی از روشنگری قرن 18، نظریه پستی ذات انسان را رد کردند و به نیکی ذات وی تأکید کردند. این امر موجب توجه به آزادی نیروهای کودک شد.(گوتک، 1401: 438-439) بر همین اساس، پیشرفتگرایان در قرن 20 برای پرورش خلاقیت کودک، بجای یاد دادن موضوعات آکادمیک،  بر تجربه مستقیم، فعالیت و روش پروژه تأکید کردند. (گوتک، 1401: 99)
دیوﺋی و پیشرفتگرایان با الهام از این نگاه و به عنوان جنبشی کودکمدارانه،  بر آزادی نیروهای کودک و انتخاب وی و آموزش و پرورش طبیعی در محیطی سرشار از محبت و امنیت عاطفی تأکید کردند.(گوتک، 1401: 440) اینان کودکی را دورانی ضروری و باارزش برای رشد انسان دانسته و عقیده داشتند در تدریس باید از انگیزهها و غرایز کودک الهام گرفت. (گوتک، 1401: 112)
آموزش و پرورش لیبرال هم کودک محور است؛ چون معلم، محور آموزش نیست، بلکه راهنمای شاگرد است و او  نیز در مسیر تعلیم و تربیت باید مدام بیاموزد. معلم باید با شناخت درست کودک و باکمک دانش روانشناسی تربیتی در کودکان ایجاد انگیزه کند و شرایط یاد دادن و یاد گرفتن را تسهیل کند. (احمدپور، 1401: 183)
روسو آموزش سازمانی را از سنین پایین ضروری نمیداند و همچنین تعدادی از دروس را نیز اصلاً مناسب کودکان در سن پایین نمیداند. (تصدیکاری، 1388: 128) 

1-  نگاه مکاتب مختلف به مقولهی بازی در تعلیم و تربیت
از دیر باز چنین تصور میشد که بازی کار بیهوده و بی ارزشی است؛ ولی امروزه ثابت شده است که بازی یکی از مهمترین نیازهای کودک است که در زمینههای گوناگون از جمله تقویت و فراگیری همکاریهای اجتماعی، اعتماد به نفس، هوش، خلاقیت، برطرف کردن عقدههای دوران کودکی،کارآمد شدن و افزایش یادگیری مؤثر است. (انصاری اردلی، رییسی اردلی، 1400: 76) 
طبق باور کالونیستی، دوران کودکی اصلاً اهمیت و ارزشی نداشته و دورهی بزرگسالی دارای هدف و ارزش است؛  بنابراین کودکان باید به سرعت وارد بزرگسالی شوند. (جمشیدیها، 1399: 256) مربیان کالونیست بازی را بیهودگی و تنبیه بدنی را موجه میدانستند و عقیده داشتند کودکان با نظم و انضباط شدید و تلاش میتوانند در بین شهروندان شهر مقدس جایی داشته باشند و وقت بسیار کمی را باید برای بازی صرف کنند. (1995:145،  Gutek) 
در مقابل، روسو تأکید داشت که تربیت کودک بایستی متناسب با مراحل خاص رشد ذهنی او باشد و نباید با کودک به عنوان نمونهی کوچک یک فرد بالغ رفتار کرد. (استیونسن، 302:1396) روسو بازی را برای نیرومند شدن کودک (نقیب زاده، 1379: 128) و افلاطون بازی را برای رشد و پرورش، تحول منش و  پیروی از نظم و قانون بسیار مؤثر میدانستند. (همان،  44) افلاطون اعتقاد داشت که کودکان باید با شرکت در جشنها، بازیها، سرودهای دستهجمعی و سرگرمیها پرورش یابند و یاد بگیرند که چگونه از زندگی خود لذت ببرند. (تصدیکاری، 1388: 111)
هر چند فروید نسبت به انسان نگاه بدبینانه دارد، اما همانند پیاژه معتقد است که بازی باعث رشد همه جانبه کودک میشود و در تعلیم وتربیت کودک مؤثر است. پیاژه فعالیتها و بازیهای کودک را تحت تأثیر رشد ذهنی او میداند که باید متناسب با رشد ذهنی کودک پیچیدهتر شود. فروید نیز بازی کودک را وسیلهای برای کسب لذت میداند که متناسب با رشد جنسی کودک تغییر میکند. (دستمرد و دیگران، 1398، 55 و 62)

2- نکاه مکاتب مختلف به مسأله اقتدار در تعلیم و تربیت 
دو ایدهی محرومیت و تباهی دو ایدهای بود که در قرون وسطی نسبت به ماهیت کودک وجود داشت؛ اما نظریهی آموزشی مسیحی، به ایدهی محرومیت بیش از ایدهی تباهی نگاه داشت. مربیان قرون وسطی معتقد بودند که باید با تلاش و نظم  و انضباط و به کمک عبادات و مقدسات بر محرومیت ذاتی کودک فاﺋق آمد. (1995:85،  Gutek)
طبق سنت کاتولیک، تحصیل رسمی آسان نبود. طبق این سنت کودکان برای تحصیل نیازمند نظم و انضباط، یک محیط منظم و حضور یک معلم مقتدر بودند. توماس آکویناس و دیگر دانشوران معتقد بودند که نظم بیرونی تا زمانی که کودکان عادات خود انضباطی را به دست نیاوردهاند، ضروری است. طرفداران دیدگاه بدبینانه همچون کالون، آموزش رسمی را وسیلهای برای تنبیه کودک و مهار تمایلات وی به شر میدانند. (همان، 145و 146) با این نوع نگاه به دوران کودکی، آموزش رسمی، دخالت جامعه و مرجعیت قدرت در تعلیم و تربیت، معلم اقتدار گرا، محدود کردن آزادی کودک و کنترل وی از مؤلفههای تربیتی مهم در دیدگاه بدبینانه است. (گوتک، 1401: 99)
در مقابل، دیدگاهی که نسبت به طبیعت انسانی خوشبین است، انسان را دارای توان بالقوه برای اعمال نیک میداند. (همان، 267) با پذیرفتن پاکی ذاتی انسان، تمایلات، نیازها و غرایز طبیعی وی نیز قابل پذیرش و معتبر تلقی شده و در جریان تربیت به عنوان مواد خام برای تداوم تربیت برآن تکیه میشود. طبق این دیدگاه، تربیت طبیعی است و باید از  طبیعت انسان محافظت شود. (همان، 111) روسو چون ذات انسان را نیک میدانست، با اعمال فشار برای تغییر طبیعت انسان و به نظم درآوردن آن مخالف بود. (47: 1961،Lovell) وی عقیده داشت از آنجا که جامعهی متمدن، انسان را به سوی فساد و تباهی میکشاند، باید کودک را به طبیعت سپرد و از جامعه دور نگه داشت تا بر اساس طبیعت خود رشد کند و به سعادت برسد. (امینفر، 1374: 3) 
روسوطبق شرحی که در کتاب امیل برای تعلیم و تربیت مردان آزاد داده، معتقد بود ازآنجا امیل و لزوماً هر کودکی از قبل و ذاتاً نیک است، باید با حداقل موانع ممکن در مسیر تربیت مواجه شود. لذا امیل مجبور نبود که در معرض یک تربیت اخلاقی سخت قرار بگیرد و وظیفه معلم او این بود که آن نیکی را در تمام مدتی که تسهیل کننده رشد شایستگی‌های مورد نیاز در زندگی بزرگسالی است، حفظ کند. معلم نباید در یادگیری، مطالب را به امیل تحمیل کند، بلکه باید بیشتر تسهیلکنندهی اطلاعات امیل باشد. به این ترتیب علایق امیل، معلم را در هدایت وراهنمایی وی برای پیمودن یک مسیر سالم آماده میسازد. این دیدگاه اساس کار جان دیویی قرار گرفت. در دهههای 1960 و 1970 میلادی، جنبشی تربیتی به نام «تعلیم و تربیت باز» وجود داشت که بر علایق کودکان، تجربههای عملی، احساس و مشاهده تأکید داشت و دروس رسمی درآن اهمیت کمتری داشت که هنوز هم مورد علاقهی مربیان تربیتی است. (نودینگز، 1390: 26)  
روسو به دنبال جایگزینی ترس با عشق به عنوان انگیزهای برای یادگیری بود. بر همین اساس در اواخر قرن بیستم مربیان پیشرفتگرا نیز مخالف زورگویی و اقتدارگرایی در آموزش بودند. (1995:146، Gutek) ای.اس.نیل، مربی و روانشناس قرن20 هم به تأسی از ایدههای روسو دروس رسمی و تعلیم و تربیت اخلاقی و دینی را رد کرد و اصرار داشت که کودکان ذاتاً خوب هستند و فشارهایی که برای رشد سریع به آنها وارد میشود باعث تباهیشان میشود. (نودینگز، 1390: 27) 
 از نظر مصلحان تربیتی لیبرال توجه به رشد فردی و پرورش خلاقیت بسیار مهم است، لذا ایشان در تربیت کودک امید رشد فردی اجتماعی و اصلاح را  لحاظ مینمودند. لیبرال‌ها تأکید داشتندکه کودکان باید از محدودیت‌های خودسرانهی معلمان سرکوبگر و اقتدارگرا، حفظ کردن متون دینی و یادگیری‌های مکانیکی رها شوند؛ چون همهی اینها آسیب رسان خلاقیت هستند. آنان معتقد بودند که انسان بهمدد روشنگری و در سایهی آموزش و پرورش میتواند به اهدافش دست یابد. نظام اجتماعی لیبرال باید انسانها را به ارضای نیازهایشان ترغیب ‌کند و حکومت‌های لیبرال باید با حمایت از تشکیل انجمن‌ها و آزادی بیان مطبوعات و اجتماعات، زمینهی استقلال و رشد فردی و اجتماعی تکتک انسانهای جامعه را فراهم کنند. (گوتک،1401: 266-267)
ماریا مونتسوری نیز دخالتهای سلطهجویانهی بزرگسالان را موجب بروز انواع اختلالات روانی و عاطفی و رفتارهای نابهنجار کودکان میدانست و بر انجام فعالیتهای آزادانه و به دور از ملاحظات اقتدارگرایانهی بزرگسالان تأکید داشت.(بهشتی، 1402، 356) 


نتیجهگیری
در طول تاریخ غرب و بویژه از دوران مسیحیت به بعد، بحث بر سر سرشت یا طبیعت انسان و پاکی یا ناپاکی ذات وی همیشه مطرح بوده است. برداشتهای مختلف دربارهی سرشت انسان، گاه خوشبینانه، گاه بدبینانه و گاه خنثی بوده است. هرچند در طول تاریخ، هر دو دیدگاه اندیشمندان و طرفداران زیادی داشته است؛ روسو را  نمایندهی دیدگاه خوشبینانه و هابز را نماینده دیدگاه بدبینانه مینامند. 
در قرون وسطی و قبل از آن، تحت آموزههای پولس وآگوستین غلبه با دیدگاه بدبینی فطری انسان بوده است. اصلاحات در قرن شانزدهم، به رهبری شخصیت هایی مانند مارتین لوتر و جان کالوین، همچنان بر نظریه گناه نخستین تأکید میکرد، اما با رویکردهای آموزشی جدید لوتر، ضمن حفظ اهمیت گناه اولیه، بر نیاز افراد به خواندن مستقیم کتاب مقدس تأکید شد. این تمرکز بر تعامل شخصی با کتاب مقدس، سواد و آموزش را به عنوان ابزاری برای اصلاح اخلاقی تقویت کرد.کالوینیست‌ها طبیعت انسان را فاسد می‌دانستند، اما معتقد بودند که آموزش می‌تواند افراد را برای مقاومت در برابر تمایلات گناه‌آمیزشان تربیت کند که منجر به سیستم‌های آموزشی سخت‌گیرانه در مناطق کالوینیستی میشد.
از عصر روشنگری به بعد فیلسوفانی مانند روسو ایدهی تباهی ذاتی را رد کردند و اندیشمندان و مکاتبی مانند لاک نیز قاﺋل به خنثی بودن سرشت انسان بودهاند.
این برداشتهای مختلف و تحول در نگرش به سرشت انسان از قرون وسطی تا عصر حاضر، باعث عرضهی دیدگاههای متفاوتی درباره تربیت انسان شده و اندیشمندان تربیتی به تناسب نوع نگاهی که به پاکی یا ناپاکی یا خنثی بودن سرشت انسان داشتهاند، هر یک بنوعی تعلیم و تربیت انسان را رقم زدهاند. آموزش و پرورش قرون وسطی با پذیرش آلوده بودن ذاتی انسان، بسیار خشک و خشن و منضبط بههمراه تنبیه جسمانی و محدود کردن آزادی کودک و سرکوبگر بوده است. در این نوع تعلیم و تربیت بازی جایی نداشته و بر اقتدار معلم و نظام آموزشی تأکید میشده است. در طول قرون وسطی، آموزش در اروپای غربی تحت سلطه کلیسای کاتولیک بودکه برنامه درسی را حول آموزش دینی شکل داد.آموزهی گناه نخستین نقش محوری داشت و بر نیاز به آموزش برای ارائه انضباط اخلاقی و معنوی تأکید داشت. مدارس صومعه، مدارس کلیسای جامع و دانشگاه های بعدی، آموزش را وسیلهای برای پرورش فضیلت و تربیت گرایشهای گناهآلود میدانستند. این تصور که انسان ها به طور طبیعی به گناه گرایش داشتند، اهمیت تربیت اخلاقی را با تمرکز بر اطاعت، انضباط و آموزه های دینی تقویت کرد.
اما با تغییر نوع نگاه به انسان با تلاشهایی که روسو و سایرین انجام دادند، آموزش و پرورش به سمت آزادی و اختیار دادن به کودک و فراهم کردن محیط امن عاطفی پیش رفت. لاک به ویژه استدلال کرد که ذهن انسان یک لوح خالی است و بر اهمیت تجربه و آموزش در شکل دادن به افراد تاکید میکرد. این تغییر به جای گناهکاری ذاتی، بر توانمندیهای انسانی تمرکز کرد و به دیدگاه های خوش بینانهتر از آموزش به عنوان ابزاری برای خودسازی و پیشرفت اجتماعی منجر شد. معلم سرکوبگر و مقتدر به معلم تسهیلگر و یاریدهنده تبدیل شد و بازی و تمایلات، سایقها و غرایز کودک مورد توجه قرار گرفت. تعلیم و تربیت باز، لیبرال، پیشرفت گرایانه و پراگماتیسم بعد از عصر روشنگری و در سایهی نگاه خوشبینانه به سرشت انسان بوجود آمد. بسیاری از رویکردهای نوین تربیتی به تأثیر مستقیم فلسفه دوران مدرن و معاصر بر می‌گردند که به آزادی فردی و خلاقیت توجه ویژه‌ای دارند.
در مجموع میتوان گفت که در سیر تحول غرب از سنت به مدرنیته، نگاه به طبیعت انسان از آلوده بودن به گناه نخستین و کاملاً تسلیم خواست خدا بودن تا اعتقاد به لوح سفید و خودمختاری، خودمداری و خودمحوری انسان تغییر یافته است که هر دو نگاه جنبهی افراطی دارد و طبیعت انسان را بدرستی و آنطوری که واقعاً هست، تبیین نکرده است.
در پایان با توجه به عدم توفیق تربیت غربی در برخی از جنبهها همچون تربیت معنوی، اخلاقی و دینی، پیشنهاد میشود دیدگاه اسلام را نیز راجع به سرشت انسان و نوع نگاه به دوران کودکی جویا شده و دلالتهای بدست آمده از آن در امر تربیت با دیدگاه غربی مقایسه گردد.



منابع
1- احمدپور، اعظم؛ اشرفی، مریم؛ محمدی سقایی، فرشته. (1401). مقایسه آرای تربیتی جان لاک وهربرت اسپنسر وتبیین دلالت های ضمنی تربیتی این دو دیدگاه در آموزش وپرورش، فصلنامه رویکردی نو در علوم تربیتی، زمستان، دوره 4، شماره 4، صفحات 188-182
2- ارزانی، حبیبرضا. (1393). کفاره در مسیحیت بررسی  نقد، چاپ اول، اصفهان، دفتر تبلیغات اسلامی. 
3- استیونسن، لزلی؛ هابرمن، دیوید.ل؛ متیوز رایت، پیتر؛ مترجم: محمد امینی، میثم. (1396). دوازده نظریه دربارهی طبیعت بشر، تهران، فرهنگ نشر نو، چاپ دوم.
4- امینفر، مرتضی. (1374). طبیعت و سرشت انسان در تعلیم و تربیت، حضور، شماره 11.
5- انصاری اردلی، سجاد، رئیسی اردلی، رضا. (1400).  نقش بازیهای آموزشی در افزایش یادگیری دانش آموزان، مجله دستاوردهای نوین در مطالعات علوم انسانی، سال چهارم، شماره 38 .
6- بوستان، فاضل، شکری، محمد، مرادخانی، علی. (1399). شربنیادین و مسئولیت اخلاقی در فلسفهی کانت، جستارهاي فلسفة دين، انجمن علمی فلسفة دين ايران، سال نهم، شمارة اول، بهار و تابستان، صفحات 56-41.
7- بهشتی، سعید. (1402). تأملات فلسفی در تعلیم و تربیت، تهران: شرکت چاپ و نشر بین الملل، چاپ سوم.
8- پورسینا، زهرا .(1382). تأثیر گناه بر معرفت در اعترافات آگوستین قدیس، نقد و نظرسال 8، شماره 30-29، صفحات 451-429. 
9- تصدیکاری، علی .(1388). نقدی بر عملکرد انسان از دیدگاه هابز و روسو با نگرش جامعه شناسی، دانش پرور، تهران، چاپ اول
10- جامه بزرگی،  محمد جعفر؛ جامه بزرگی، مریم .(1401). بررسی مفهوم خدا و گناه درفلسفه نیچه گناه و دلالتهای تربیتی آن،  دوفصلنامة علمی پژوهشهای مابعدالطبیعی، سال سوم، بهار و تابستان، شماره 5 
11- جمشیدیها، غلامرضا؛ شعبان، مریم .(1399). کودکی در ادیان: تحلیل کودکی در مسیحیت و اسلام ، فصلنامه علمي – پژوهشي نظريههاي اجتماعي متفكران مسلمان، سال دهم، شماره اول، صفحات 269- 235
12- حسینی، سید مصطفی؛ حسینی قلعه بهمن، سید اکبر. (1392). چالش گناه ذاتی از نگاه اگوستین و پلاگیوس، معرفت ادیان، سال چهارم، شماره سوم، پیاپی 15، تابستان 1392، صفحات 71-57
13- دستمرد، مادح؛ بخشش، مریم؛ ابراهیمی شادپی، عاطفه. (1398). بررسی تحلیلی جایگاه بازی در تعلیم و تربیت کودکان از نظر مکاتب غربی و اسلام، مجله پیشرفت های نوین در روانشناسی، علوم تربیتی و آموزش و پرورش سال دوم، شماره 19
14-   شهیدی، جعفر، دهخدا، علی‌اکبر، مهرکی، ایرج، ستوده، غلامرضا، و سلطانی، اکرم. (۱۳۹۰). لغت نامه: فرهنگ متوسط دهخدا. ۲ ج. تهران: دانشگاه تهران. مؤسسه انتشارات و چاپ.
15- سبحانی نژاد، مهدي؛ احمدآبادي آرانی، نجمه؛ اشرفی، فاطمه؛ محمدي، آزاد. (1392). تبیین ماهیت انسان از دیدگاه اسلام و غرب و عوامل تربیت دینی، پژوهش در مسائل تعلیم و تربیت اسلامی، سال بیست و یکم، دوره جدید، شماره ،20 پاییز، صفحات43 - 27 
16- سبزهای، محمدتقی. (1386). جامعه مدنی به مثابه قرارداد اجتماعی: تحلیل مقایسه ای اندیشه های هابز، لاک و روسو، پژوهش حقوق و سیاست، بهار و تابستان، شماره  22.
17- سلیمانی اردستانی، عبدالرحیم. (1389). سرشت انسان در اسلام و مسیحیت، تهران، دانشگاه ادیان و مذاهب، چاپ اول.
18- عمید، حسن. (1389). فرهنگ عمید، انتشارات شهرزاد
19- قربانی سیسخت، خدیجه؛ کریمی، محمدحسن؛ شمشیری، بابک؛ خرمایی، فرهاد. (1401). خاستگاه و‎مبانی فلسفی ترا ا‎نسان، دوفصلنامه‎علمی‎متافیزیک سال چهاردهم، شمارة دوم (پياپي 34)، پایيز و زمستان، صفحات 150-135
20- کانت، ایمانوئل. (1398). دین در محدوده عقل تنها، ترجمه منوچهر صانعی درّه بیدی، تهران، نقش و نگار.
21- لاندمان. (1350). مترجم: صدرنبوی، رامپور، انسانشناسی فلسفی، مشهد، چاپخانه طوس.
22- مكفرسون، سي بي. (1385 ). لوياتان توماس هابز، ترجمه حـسين بـشيريه، چـاپ چهارم، تهران، نشر ني.
23- مورفی، ننسی. (1391). ترجمه علی شهبازی و سید محسن اسلامی، قم، انتشارات دانشگاه ادیان و مذاهب. 
24- میشل، توماس. (1381). کلام مسیحی ترجمه حسین توفیقی، قم، مرکز مطالعات و تحقیقات ادیان و مذاهب. 
25- نودینگز، نل. (1390). فلسفه تعلیم و تربیت، ترجمه علیرضا شواخی، مریم انصاری، شقایق نیک نشان، سیروس محمودی، اصفهان، نشر نوشته. چاپ اول.
26- نقیبزاده جلالی، میرعبدالحسین. (1379).  نگاهی به فلسفه آموزش و پرورش،  چاپ دهم، تهران، طهوری. 
27- نیچه، فردریش. (1386). ارادهی قدرت، ترجمة مجید شریف، تهران، انتشارات جامی.
28- ویل دورانت. ( 1371 ). تاریخ تمدن، ترجمۀ احمد آرام و دیگران، چاپ سوم، تهران، انتشارات و آموزش انقلاب اسلامی.
29- یوسفی، مجید؛ معماری، داوود. (۱۳۹۰).  گناه نخستین از دیدگاه اسلام و مسیحیت، مجله ادیان و عرفان سال چهل و چهارم شماره دوم، صص 101-۱۲۶.
 -30Gutek، G .LA . )1995( The History Of The Western Educational Experience,  second edition،  Waveland Press, Inc.

-31Pane, E E ) 2022(  Original Sin and Its Relation to Teaching Infant Baptism. 8ISC Proceedings: Theology, [S.l.], p. 1-11, feb. 
https://ejournal.unklab.ac.id/index.php/8ISCTH/article/view/681

-32Lovell, Ora D. (1961) The Role of Human Nature in Philosophy of Education, The Asbury Seminarian: Vol. 15: No. 1, p. 40-59.














1

